
書  評

 王 學 路

鄭宗義

《從宋明理學到當代新儒家》

香港：香港中文大學出版社，2024年，437頁，ISBN 9789882373235

2025 年 6 月 18 日收稿，2025 年 8 月 21日修訂完成，2025 年 11月 5 日通過刊登。

      作者係北京清華大學哲學系博士研究生。

 Wang Xuelu, PhD student, Department of Philosophy, Tsinghua University.

179

《漢學研究》0254-4466
 第 43 卷第 4 期  民國 114 年 1 2 月（2025.12）頁179-186  漢學研究中心

在當代儒學研究中，「返本」與「開新」之間的張力始終構成一個核

心命題：如何既根植於傳統義理，又直面現代性浪潮的衝擊？在《從宋明

理學到當代新儒家》一書中，鄭宗義系統梳理宋明理學至當代新儒家的發

展脈絡，以「十年磨一劍」的定力，對此問題做出了深刻回應，體現了自

《明清儒學轉型探析─從劉蕺山到戴東原》（2000 年初版、2009 年增訂

版）到《儒學、哲學與現代世界》（2010 年）研究中一以貫之的問題意識。

全書除導論、附錄以外共分為三個部分。第一部分包括第一章至第

六章，以張橫渠、陳白沙、湛甘泉、羅整菴、王陽明為個案，深入闡發

理、氣、心、知行等宋明儒學中的核心觀念。儘管這些文章都曾以單篇文

字的形式發表，但編訂次序並非隨意聯綴，各章層層遞進形成了緊密的整

體。例如開篇首章為〈張橫渠氣學評議〉，除了時間順序的考量，亦是要

標示作者對「超越主義唯氣論」的特殊重視；以〈明清之際儒學的一元化

傾向〉作為第六章，實現了對《明清儒學轉型探析》中未設專章討論的一



180 漢學研究第 43 卷第 4 期

元化思想脈絡的補全。第二部分包括第七章至第九章，探究當代新儒家特

別是唐君毅、牟宗三兩位先生對宋明儒學的研究，比較他們截然異趣的方

法：牟宗三「本體分析」的進路，重在探究宋明儒者對本體概念的理解；

唐君毅則立足「德性工夫」視角，重在從學者的存在困惑及由解決困惑所

引發的工夫進路入手。第三部分包括第十章至第十二章，剖析當代新儒家

如何在汲取宋明儒的基礎上繼往開來，重新設想「儒學」來迎拒西方哲學

思潮的輸入，並批判地回應現代性的衝擊，乃至參與到當前全球倫理與宗

教對話中。僅從目錄上恐難完全呈現本書的創見，其亮眼表現有如下三個

方面：

一是哲學分析與思想史考證的雙重視野。在方法上，鄭宗義的寫作呈

現出深刻的延續性。回溯其著作出版歷程就能發現，早在 2000 年《明清

儒學轉型探析》的序言中，鄭宗義就界定過他對哲學史與思想史研究取向

的差異化理解：「哲學史追溯的是哲學理論（即哲學問題及答案的提出）

本身的演變發展，強調的是考察理論的涵蓋性、一致性及其效力與困難所

在。思想史尋求的是歷史真相，偏重探索（哲學）思想的形成如何受到時

代環境因素的左右，以及它最終如何反過來影響時代發展的走向。」
1 這種

方法論的自覺，直接體現在其寫作實踐中：「在分殊評斷哲學思想時，我

會緊遵理論諦當與否的準則；而介入思想史的領域時，我則嚴守證據的關

口，儘量避免提出任何缺乏歷史證據的結論。」
2 在這本書中，鄭宗義既通

過哲學分析釐清黃宗羲「一心萬殊」、戴東原「達情遂欲」、劉蕺山「誠意

慎獨」等概念的內在邏輯，又借助思想史方法考察明清之際學風的異動、

朱子學的消長、經世與考證思潮的興起。時隔十年，在 2010 年出版的

《儒學、哲學與現代世界》中，鄭宗義闡述其研究方法是「兩條腿走路」

─一是哲學史的清理工作，二是哲學思想的開發工作。既是兩條腿，

則這兩項工作自然是相互配合的：「沒有哲學史的清理，哲學思想的開發

即便不是絕無可能，也極其量是閉門造車，想出門合轍難矣。反過來，哲

1 鄭宗義，〈序論〉，《明清儒學轉型探析：從劉蕺山到戴東原》（香港：香港中文大學出

版社，2000）。
2 同上註。



181王學路∕評  鄭宗義《從宋明理學到當代新儒家》            

學思想之不斷求能回應時代的問題，亦替哲學史的清理提供更多嶄新的

視角。」
3 鄭宗義於以上兩部舊作中體現的方法，在新著《從宋明理學到當

代新儒家》中得到了進一步延續和印證：一方面，他深入分析張橫渠氣

學、陳白沙與湛甘泉的心學、羅整菴的朱子學等哲學命題；另一方面，又

將視野擴展至與西方哲學的對話，援引索沙（Ernest Sosa）的德性知識論

（virtue epistemology）資源，重新詮釋王陽明「知行合一」等經典命題，

突顯了儒學在當代不斷自我更新的活力，亦開闢了中西哲學對話的可能。

以第六章〈明清之際儒學的一元化傾向〉的討論為例，作者回顧了

以往研究概況及爭議之處：牟宗三認為，劉蕺山見諸說繁雜支離，欲「統

而一之」，「其統一之法大體是直下將形而下者向裡向上緊收於形而上者，

而同時形而上者亦即全部內在化而緊吸於形而下者中，因而成其為一滾地

說。此大體是本體論地即體即用之一滾地說。」
4 在牟宗三看來，劉蕺山的

一滾說是宋明理學發展的必然趨歸。劉述先則在明清儒學轉型的大背景，

提出劉蕺山、黃宗羲兩人都有一種「內在一元論」，而後考慮到內在一元

論的用詞易被誤解為唯氣論，遂改為「內在一元的傾向」。
5 鄭宗義在回顧

牟宗三、劉述先學說的基礎上，進一步拓展了「明清之際儒學的一元化

傾向」的論域。首先，逐層分析宋明儒學中一元化思想的五個基本涵義：

（1）道一、理一、性一之義；（2）（天地人我、理與氣、性與情）不離之義；

（3）合一或一體之義；（4）本一之義；（5）吾儒一、釋氏二之辨儒佛之義。

其次，梳理一元化思想如何在明清之際儒者的思想中逐步強化：湛甘泉為

嚴辨儒釋疆界而高揚「理氣合一」，王陽明基於心學本具的一元特色發揮

「理氣一物」說，劉蕺山通過「理氣緊收緊吸」、「四德七情分疏」及「本

體工夫合一」將一元化推向極致，至黃宗羲更直言「心即氣」，最終形成

一股拒斥分解、強調整合的思想潮流。最後，說明此思潮在明清儒學轉型

中起的作用：加促形而上心靈的萎縮；提升情的理論地位，而一轉手乃成

只講求形而下的情感；使宋明儒即體即用的圓融論偏離恰當的理論位置，

3 鄭宗義，〈前言〉，《儒學、哲學與現代世界》（石家莊：河北人民出版社，2010）。
4 牟宗三，《心體與性體》（長春：吉林出版集團，2013），頁 340。
5 劉述先，《黃宗羲心學的定位》（杭州：浙江古籍出版社，2006），頁 1。



182 漢學研究第 43 卷第 4 期

因而亦造成蕩越；大大加強心學將一切收歸本心的旨趣。釐清明清之際儒

學一元化傾向的發展線索，對哲學史的清理工作有十分重要的意義。

二是對當代新儒家同情地瞭解、批判地繼承。對於當代新儒家的譜系

劃分，學界歷來存在不同的聲音，鄭宗義採納劉述先提出的「三代四群」

說，坦言自己的研究深受唐君毅、牟宗三啟發，但這並非盲目追隨和簡單

復刻，而是兼具深切的同情與理性的批判，這一特質尤其體現在對前輩學

說的反思中。關於牟、唐兩位先生的差異，有謂是他們治學風格不同之

故：牟宗三重斬截分明，喜化鈍角為銳角；唐君毅則重融貫會通，常化銳

角為鈍角。鄭宗義認為此說過於籠統，並未切中問題的核心。

在第七章〈本體分析與德性工夫─論宋明理學研究的兩條進路〉

中，鄭宗義首先通過挖掘唐牟通信、唐君毅日記、牟宗三年譜等未被充分

利用的材料，還原了唐、牟二人相識、相知、相契、相得、相較、相競的

過程。例如，唐君毅在 1965 年 10 月 5 日時，「朱子與象山之會通之文已

四易其稿，今大體可算確定矣。」
6 
但是於 10 月 14 日閱讀牟宗三〈陸象山

與朱子之爭辯〉與〈胡五峰知言之疏解〉兩文之後的數月，都在修訂《原

性篇》，甚至深夜校改時「取朱子語類對勘」，生動呈現了唐君毅如何在與

牟宗三的對話中調整自身觀點。再如，唐君毅在 1969 年 6 月 21 日這天

記載：「上午閱宗三心體與性體書完，此書為一大創作，有極精新處，但

其論宋明儒學與我意尚多有所出入耳。」
7 鄭宗義認為，1972 年唐君毅宋

明理學專著《原教篇》的寫作計劃，也是受到牟宗三出版《心體與性體》

的激發。其次，鄭宗義從詮釋進路上重審了二人的區別：牟宗三注重通過

概念分解，釐清宋明儒者的本體論系統，即「本體分析」的進路，其研究

具有強烈的哲學體系建構意識，故講分系問題；唐君毅則強調回歸儒者的

生命體驗，將本體論差異溯源至工夫實踐的多樣性，即「德性工夫」的

進路。為進一步呈現唐、牟的差異所在，作者列舉三例：〔例一〕對北宋

周濂溪、張橫渠至程明道的思想發展的解釋；〔例二〕對程伊川、朱子思

6 唐君毅，《唐君毅日記（下）》（《唐君毅全集》第 27 卷，臺北：臺灣學生書局，

1991），頁 72。
7 同上註，頁 195-196。



183王學路∕評  鄭宗義《從宋明理學到當代新儒家》            

想是否為歧出的判定；〔例三〕對江右王門「歸寂」工夫的評價。學界對

前兩例已有相關討論，劉述先就曾寫過〈有關理學的幾個重要問題的再反

思〉與〈有關宋明儒三系說問題的再反思──兼論張載在北宋儒學發展過

程中的意義〉等文章。本文以唐、牟對江右王門的評價為例，對二人的差

異略作陳述：

牟宗三認為聶雙江、羅念菴之說全非王學思路，將良知本體分拆為寂

感、未發已發，實則「把陽明良知教弄成面目全非的古怪樣子，而又自稱

為王學，此豈非別扭之甚乎？」；
8 唐君毅則通過考究聶雙江、羅念菴「靜

坐中之所證得」的工夫體驗，指出歸寂主靜工夫的積極意義，認為雖未必

即能達聖賢境界，然不可謂其非聖賢之學。唐君毅對靜坐工夫可謂懷有

「同情之瞭解」，這與其自身體驗密切相關─他曾在患病期間修習靜功以

調適身心，其著作《病裡乾坤》就記載了這段經歷。他以病為喻，指出雙

江、念菴言歸寂主靜，猶如「人病而不知養息，而自謂無病，乃與常人同

為種種日用應酬之事，則其病又恆日增」。
9 在對兩種研究進路的評價上，

鄭宗義採取辯證立場：一方面，他肯定牟宗三將宋明理學轉化為一門可資

研究、討論及評價的客觀學問，在本體分析的詮釋進路上做出了示範，但

也指出「牟先生把工夫約化的同時亦大大減低了儒者的工夫差異對其理解

本體概念的影響程度。」（頁 233）另一方面，強調唐君毅的詮釋進路更

能體貼儒者「存在的掙扎」，避免以邏輯體系消解實踐智慧的多維性，不

過，作者承認唐君毅「當然有時體貼太過時，亦得警惕易有混同義理是非

之虞。」（頁 234）兩種詮釋進路並不是彼此截然排斥，而是合則雙美──

「詮釋進路與詮釋結論之間並無必然的邏輯涵蘊關係」（頁 235），研究者

應兼顧本體分析與德性工夫這兩個視角，以求更全面地把握宋明儒學精神。

三是對儒學現代性的關懷與回應。儒學在數千年的發展歷程中，始終

以繼往開來、返本開新的方式不斷回應時代提出的挑戰。作為極富思想活

力與現實關懷的群體，當代新儒家亦不例外。自第一代新儒家起，熊十力

8 牟宗三，《從陸象山到劉蕺山》（臺北：臺灣學生書局，1979），頁 308。
9 唐君毅，《中國哲學原論 · 原教篇：宋明儒學思想之發展》（臺北：臺灣學生書局，

1990），頁 399。



184 漢學研究第 43 卷第 4 期

通過重建「體用不二」的本體論，為「內在超越」提供了強有力的論證；

梁漱溟則提出「文化三路向」說，確立中國文化在世界文明體系中的獨特

地位。至第二代新儒家，唐君毅標舉「人文精神之重建」對抗現代價值虛

無，守護傳統文化的慧命；牟宗三則試圖以「良知坎陷」說，開出「內聖

外王」的新路徑。作為第三代新儒家的代表人物，劉述先繼承了第二代的

研究路徑，先後提出「理一分殊」、「兩行之理」、「迴環的必要性」三個相

互緊扣的觀念，積極與納塞（Seyyed Hossein Nasr, 1933-）、孔漢思（Hans 
Küng, 1928-2021）等學者開展全球倫理與宗教對話。足以看出，新儒家

並非只關注理論的工作，而是飽含強烈的現實關懷，試圖以儒學智慧為現

代問題提供解決方案。正如作者在第十章〈合哲學、道德、宗教為一體

──當代新儒家的儒學觀〉結語中申明的：「哲學的儒學，能通過理論建

構乃至中西比較的視域來大大開拓儒學的義理世界，使之能參與到當前人

類面對的各種問題的討論中以求作出貢獻，並為解決問題的實踐路向提供

指引。道德的儒學，能恢復儒學作為吾人自我探究、文化與社會政治建設

乃至日常生活的軌道。宗教的儒學，能極成吾人精神生活的途徑。」（頁

329）
為了更有力地證明新儒家的儒學設想可以重建儒學，鄭宗義在第十一

章〈論唐君毅對現代文化的省思〉中，特別聚焦唐君毅對現代文化的批判

性省思，糾正了將新儒家視為保守主義者的狹隘認識。唐君毅對現代文化

的關注，集中見於《人文精神之重建》、《中華文化與當今世界》、《生命存

在與心靈境界》等文字中，他痛陳現代文化切斷了心靈向內向上之路，客

觀的價值意識不立，則人文世界中的不同領域便有淪為不相連繫、分崩離

析之虞。這種看法與韋伯（Max Weber, 1864-1920）的論述遙相契合，在

韋伯看來，深藏在現代性進步外衣下的是宰制人的危急或囚禁人的鐵籠，

他把逃脫的希望寄託於能跟制度抗衡的個人意志，雖然這種抗衡或許註定

失敗。不同於韋伯的悲觀，唐君毅強調面對人類世界毀滅的可能時，仍

應懷有祈求人類生命能相續不息之「大仁」，以生起尋求解決危機之「大

智」，及培養承擔毀滅無所畏怖之「大勇」，來建立真誠相信道德與宗教價

值必常存天壤之「大信」，並更依仁智勇信而明乎「此時代之所呼喚命令



185王學路∕評  鄭宗義《從宋明理學到當代新儒家》            

於吾人」之「自命」，
10 重建起道德、宗教與哲學。鄭宗義將唐君毅解決現

代文化危機的方案，視為有分有合的兩種關係：「分而言之，道德是吾人

本心靈性情去追求生命的理想化，宗教是沿此追求所生起之超越的信仰，

以成教為目標的哲學則能申明辯護道德與宗教，三者分而緊密相關。但合

而言之，道德是性情，宗教是性情之形上學，哲學是性情之教；道德性情

即超越的信心亦即知行合一的哲學理性，三者本為一體。」（頁 359）
唐君毅這一極富啟發性的嘗試，需在充分繼承、消化的基礎上才能有

所推進。因此在本章最後，針對學界可能對唐君毅的思考產生的誤解（諸

如傳統主義、保守主義、判教色彩），鄭宗義代為指出：唐君毅理解的儒

學有兩面，一面是儒學揭示出的普遍道理，可以讓一切居於不同思想傳統

的心靈共認；另一面是儒學為人所可皈依的特殊教路，當代新儒家從不諱

言儒學是他們生命的終極關懷。以上討論在充分肯定唐君毅方案、推進

對他理解的同時，也隱含著鄭宗義的開放性認識：儒學在未來仍需自我

發展，積極與其他思潮對話，從而豐富自身的回應能力。在此基礎上，

鄭宗義展望了儒學未來的發展方向：「儒學普遍的一面可以使他發展成一

融通不同思想、宗教的多元主義框架，但此並不排斥它同時是一套特殊教

相。」（頁 360）這種在儒學基礎上發展出的「多元主義宗教觀」，作者在

〈從實踐的形上學到多元宗教觀─天人合一的現代詮釋〉、〈批判與會通

─當代新儒家與基督教的對話〉、〈徘徊在絕對與多元之間─論牟宗三

先生的「判教」〉等文章中，都有更詳細深入的討論。

綜觀全書，鄭宗義深刻踐行「返本開新」的學術旨趣，使得《從宋

明理學到當代新儒家》在方法與內容上皆具開拓意義。一方面，通過哲學

分析與思想史考證的雙重視角，深入剖析宋明儒學中的重要人物與核心命

題，賦予傳統義理以現代生機；另一方面，對牟宗三、唐君毅不同詮釋進

路的辨正，以及對劉述先全球倫理對話實踐的探討，展現了當代新儒家如

何在承繼傳統思想資源的同時，積極回應現代性帶來的挑戰。對於相關領

域的研究者來說，本書樹立了兼具深度與廣度的典範，具有顯著的參考價

10 唐君毅，《生命存在與心靈境界》（臺北：臺灣學生書局，1986），頁 454-455。



186 漢學研究第 43 卷第 4 期

值。即使對宋明理學與當代新儒學未有深入涉獵的讀者，亦可透過作者深

入淺出的解讀，一窺其中堂奧。


	
	台獎廣告
	421-p1
	421-p2





